Parrocchie di Gesu Divin Lavoratore, San Carlo alla Ca’ Granda e San Dionigi in Pratocentenaro
Incontri Quaresimali 2019

La Sofferenza del Padre, comunione sorgiva di compito e vocazione
con don Antonio Anastasio

(Cappellano dell’Universita Bovisa e membro della Fraternita San Carlo)

San Dionigi in Pratocentenaro, venerdi 22 marzo 2019

1) Sipuo parlare di sofferenza del Padre nella passione di Gesu?

2) Da dove viene la nostra fatica di cattolici nell’affrontare questo tema?

3) Che cosa ha comportato e comporta per i giovani e I'educazione una mancanza di coscienza di
noi cristiani su questo tema’

«L'anima santa del mio Salvatore é presa dell'orrore che incute un Dio minaccioso e mentre si sente attratta a
buttarsi nelle braccia di questo Dio per cercarvi conforto e sollievo, vede che egli torce la faccia, lo respinge,
l'abbandona, lasciandolo tutto e completamente in preda al furore della sua giustizia irritata. Ti getti, o Gesit,
tra le braccia del Padre e ti senti respingere, senti che & proprio lui che ti perseguita, che ti colpisce, lui che ti
abbandona, proprio lui che ti schiaccia sotto il peso enorme e insopportabile della sua vendetta... La collera di
un Dio irritato: Gesit prega e il Padre adirato non l'ascolta, é la giustizia di un Dio vendicatore degli oltraggi
ricevuti; Gest soffre ed il Padre non se ne cura, non si placa, vuole la mortel».

Questa omelia che il padre Bossuet, il pitt famoso oratore sacro del sec. XVII, tenne alla corte del re
di Francia il venerdi santo del 1662 ¢ un esempio di una certa concezione per cui il Padre, di cui
bisogna salvaguardare I'immutabilita divina, sarebbe un giudice implacabile che chiede giustizia. Sul
Figlio che si sacrifica per i fratelli uomini Egli riverserebbe tutta 'ira di questa giustizia, un’ira che
non potrebbe placarsi se non con la morte. Un’idea che in fondo ¢é la stessa di Lutero, la sua
esperienza religiosa, infatti, era dominata dal terrore davanti alla collera di Dio. Pensiamo a come ¢
lontana questa concezione per 'uomo di oggi. Ha detto a proposito Benedetto XVI: Per l'uomo di oggi,
rispetto al tempo di Lutero e alla prospettiva classica della fede cristiana, le cose si sono in un certo senso
capovolte, ovvero non ¢ pitt 'uomo che crede di aver bisogno della giustificazione al cospetto di Dio, bensi egli ¢
del parere che sia Dio che debba giustificarsi a motivo di tutte le cose orrende presenti nel mondo e di fronte alla
miseria dell’essere umano, tutte cose che in ultima analisi dipenderebbero da Lui.

Tra noi cristiani peraltro permane una certa ignoranza di questo rapporto tra Gesu ed il Padre,
mentre ci appare chiaro che Gesu & per noi il volto della misericordia, ¢ Colui che si ¢ dato per noi,
facciamo fatica a comprendere come il Padre possa essere coinvolto in questa misericordia, in fondo
lo vediamo ancora come Colui che chiede I'espiazione per noi al Figlio. L'idea di Lutero é rimasta,
soggiacente anche in tanto pensiero e moralismo cattolico. Dunque la domanda: possiamo parlare
di sofferenza del Padre? Diventa qualcosa di decisivo per noi. Pensiamo anche all’epoca in cui
viviamo, dopo il 68, la rivoluzione che piu che politica ha voluto essere una rivolta contro i padri.
Generazioni sono passate e quella rivolta cosa ha cambiato dal punto di vista dei nuovi padri che
sono succeduti a quelli vecchi? Noi che seguiamo tanti giovani nei loro percorsi educativi dobbiamo
riconoscere ogni giorno che i nuovi padri non sono stati migliori dei vecchi, anzi... la figura del padre
¢ sempre piu in ribasso, la sua mancanza, riconosciuta ormai da molti, ha portato e porta conseguenze
nefaste nell’educazione dei giovani. Dunque ecco la necessita per noi di avvicinare il Mistero della
sofferenza del Padre nella passione di Gesu. Il Mistero rimane Mistero, lo sappiamo, ma non guardare



1° incontro Quaresimale 2019 - La Sofferenza del Padre, comunione sorgiva di compito e vocazione - don Antonio Anastasio

mai la questione da vicino, non contemplarla non ci aiuta certamente in questa necessita educativa
di riscoprire chi ¢ il Padre e cosa significa la sua relazione col Figlio. Sappiamo che si tratta di un
tema teologico delicato, c’¢ di mezzo anche la concezione filosofica a cui i classici fanno riferimento,
il tema dell'immutabilita di Dio, ma io credo che, come tutte le cose che riguardano il mistero divino,
noi siamo invitati attraverso il cammino dell’analogia a paragonare la nostra esperienza umana con
quella di Gesu. Inoltre sappiamo quello che Gesu ci ha dato come metodo per conoscere il Padre:

«Gli disse Tommaso: "Signore, non sappiamo dove vai; come possiamo conoscere la via?". Gli disse Gesu: "lo
sono la via, la verita e la vita. Nessuno viene al Padre se non per mezzo di me. Se avete conosciuto me, conoscerete
anche il Padre mio: fin da ora lo conoscete e lo avete veduto". Gli disse Filippo: "Signore, mostraci il Padre e ci
basta". Gli rispose Gesit: "Da tanto tempo sono con voi e tu non mi hai conosciuto, Filippo? Chi ha visto me, ha
visto il Padre. Come puoi tu dire: «Mostraci il Padre»? Non credi che io sono nel Padre e il Padre ¢ in me? Le
parole che io vi dico, non le dico da me stesso; ma il Padre, che rimane in me, compie le sue opere. Credete a me:
io sono nel Padre e il Padre ¢ in me. Se non altro, credetelo per le opere stesse". (Gv 14,5-11)

Dungque se Gesu ¢ il volto del Padre, la sua misericordia per noi non puo non riguardare anche il
Padre stesso.

Rileggiamo i Vangeli della passione per vedere se riusciamo a comprendere meglio cio che accade nel
loro rapporto.

«Allora Gesit ando con loro in un podere, chiamato Getsemani, e disse ai suoi discepoli. "Sedetevi qui, mentre io
vado la a pregare". E presi con sé Pietro e i due figli di Zebedeo, comincio a provare tristezza e angoscia. Disse
loro: "La mia anima ¢é triste fino alla morte. Restate qui e vegliate con me". E avanzatosi un poco, si prostrd con
la faccia a terra e pregava dicendo: "Padre mio, se ¢ possibile, passi da me questo calice! Perd non come wvoglio
io, ma come vuoi tu!". Poi torno dai discepoli e li trovo che dormivano. E disse a Pietro: "Cosi non siete stati
capaci di vegliare un'ora sola con me? Vegliate e pregate, per non cadere in tentazione. Lo spirito ¢ pronto, ma
la carne é debole". E di nuovo allontanatosi, pregava dicendo "Padre mio, se questo calice non puo passare senza
che io lo beva, sia fatta la tua volonta"s. (Mt. 26,36-42)

«Gli apparve allora un angelo dal cielo a confortarlo. In preda all'angoscia, pregava piir intensamente; e il suo
sudore diventdo come gocce di sangue che cadevano a terrar. (Lc 22,43-46)

«Poi si awicino di nuovo ai discepoli e disse loro: "Dormite ormai e riposate! Ecco é giunta l'ora nella quale il
Figlio dell'womo sard consegnato in mano ai peccatori. Alzatevi, andiamo; ecco, colui che mi tradisce si avvicinar.
(Mt 26,45-46)

«Giuda dunque, preso un distaccamento di soldati e delle guardie fornite dai sommi sacerdoti e dai farisei, si
recd la con lanterne, torce ed armi. Gesi allora si fece innanzi e disse loro: "Chi cercate?". Gli risposero: "Gesit
il Nazareno". Disse loro Gesit: "lo sono!". Appena disse "lo sono!” indietreggiarono e caddero a terra». (Gv 18,4-

6)

Innanzitutto ci troviamo davanti alla preghiera di Gesu. Egli chiede che, se ¢ possibile, passi da Lui
quel calice. E il momento dell’angoscia piu profonda davanti all’accettazione definitiva del cammino
verso la morte. Eppure non si tratta per Gesu di nessun disaccordo col Padre bensi, se ci pensiamo &
molto pitl comprensibile, di portare tutta la propria umanita al giudizio della necessita del sacrificio.
Il fatto che Gesu fosse il verbo divino infatti non gli ha permesso di risparmiarsi niente della nostra
umanita. Egli sottomettendo la propria umanita alla redenzione per noi ha voluto vivere il sacrificio
fino in fondo. Percio dice: Sia fatta la tua volonta. Il sacrificio ¢ tale fino in fondo perche porta con
s¢ I'angoscia. Ma ecco che accade qualcosa, mentre nemmeno gli amici sono stati in grado di
accompagnarlo in questo momento terribile, appare un angelo a confortarlo. Noi sappiamo da tanti



1° incontro Quaresimale 2019 - La Sofferenza del Padre, comunione sorgiva di compito e vocazione - don Antonio Anastasio

racconti della bibbia come 'angelo/gli angeli siano sempre il segno della presenza divina, anzi a volte
siano proprio coincidenti. E in qualche modo il Padre che risponde alla disponibilita di Gesu tanto
da non lasciarlo solo nell’ora dell’angoscia e della decisione definitiva. Questo & talmente vero, che
al termine della preghiera, cioe del rapporto col padre vissuto fino alla sudorazione di sangue, accade
un cambiamento in Gesu. La decisione ¢ presa, il padre lo ha confermato e accompagnato. Agli amici
non chiede piu sostegno anzi: ecco riposate! Invece davanti alla turba che giunge a prenderlo ¢ come
se Lui fosse tutto preso da una nuova forza: «"Chi cercate?". Gli risposero: "Gesit il Nazareno". Disse loro
Gesii: "lo sono!". Appena disse "lo sono!" indietreggiarono e caddero a terra». Nella risposta Gesu usa per sé
il nome di Dio: Jahwe, la coscienza della sua unita col padre ¢é totale, tanto che a questa affermazione
i sopraggiunti cadono a terra. All'inizio del cammino della passione dunque 'unita tra il Padre e il
Figlio ¢ totale. Possiamo immaginare percid come anche altri momenti della passione che si possono
leggere in contrasto dentro la relazione in realta seguono lo stesso cammino del Getsemani: Gesu
porta tutta la propria umanita, senza risparmiarsi nulla, dentro la relazione col Padre e, cosi facendo,
porta tutta la nostra umanita insieme alla sua dentro la stessa relazione. Dunque anche il grido (per
es.) sulla croce, che ¢ poi il grido di un salmo: “Mio Dio, Mio Dio, perché mi hai abbandonato?” Va
guardato in questo cammino in cui tutta la sua e nostra umanita ¢ condotta attraverso I'immenso
dolore del sacrificio all’amore del Padre, ¢ ricondotta a Lui.

Comunque, sempre nella passione ¢’¢ un’altra immagine umana che ci puo far comprendere il
rapporto drammatico tra il Padre e il Figlio, si tratta dell'incontro tra Maria e Gesu nella via crucis.
Questo incontro ¢ 'immagine di una sofferenza immane. Tutti sappiamo infatti umanamente che
davanti a quelli che amiamo soffriamo di piu della loro soffrenza che non della nostra, una madre,
un padre preferirebbero soffrire su di sé che non vedere soffrire o morire il proprio figlio. In questo
caso Maria incaricata dall’Altissimo ne & in un certo senso una eloquente raffigurazione, il suo dolore
non & forse anche quello del Padre?

Dopo, oltre al racconto della passione si potrebbero fare tanti altri riferimenti evangelici e biblici che
ci aiuterebbero a entrare di pitt nella comprensione, ma il tempo di un quaresimale non & per noi
sufficiente. Voglio perd accennarne alcuni in modo che possiate ricondurli al tema magari attraverso
la vostra meditazione:

I padre descritto da Gesu nella parabola del Padre Misericordioso (pili comunemente conosciuta
come del Figliol Prodigo). In un certo senso Gesu facendosi carico di tutti i nostri peccati & come se
facesse di se stesso il Figliol prodigo, ma quel Padre che lo aspetta, che guarda lontano, che corre ad
abbracciarlo al ritorno etc. etc. & lo stesso Padre del dialogo con Gesu sulla croce. Aspetta Gesu
perche aspetta ciascuno di noi, Gesu si sacrifica per noi e il Padre soffre con Lui la sua attesa, attesa
di noi. Allo stesso tempo, in un’altra lettura della parabola, Gesu é il figlio maggiore, ma quello
giusto, non quello che rimane in casa a criticare il peccatore perduto, ma quello che, facendo
totalmente suoi i sentimenti del Padre, decide di andare a cercarlo, di mettere a repentaglio la propria
vita per riportarlo a casa.

Lascio a voi, tra i tanti riferimenti dell’antico testamento quello di rileggere la vicenda di Abramo nel
sacrificio di Isacco (richiesto ma poi sventato da Dio). Ma di cercare anche i numerosi riferimenti
che fanno i profeti alla paternita di Dio.

Ma ritorniamo a quanto dicevamo all’inizio, a quel Padre visto in contrasto con la misericordia del
Figlio, specialmente in certa teologia classica:

Intervistatore: Quando Anselmo dice che il Cristo doveva morire in croce per riparare l'offesa infinita che era
stata fatta a Dio e cosi restaurare U'ordine infranto, egli usa un linguaggio difficilmente accettabile dall’'womo
moderno. Esprimendosi in questo modo, si rischia di proiettare su Dio un’immagine di un Dio di collera,



1° incontro Quaresimale 2019 - La Sofferenza del Padre, comunione sorgiva di compito e vocazione - don Antonio Anastasio

afferrato, dinanzi al peccato dell'womo, da (uno stato affettivo) sentimenti di wviolenza e di aggressivitd
paragonabile/i a quello che noi stessi possiamo sperimentare. Come ¢ possibile parlare della giustizia di Dio
senza rischiare di infrangere la certezza, ormai assodata presso i fedeli, che quello dei cristiani é un Dio “ricco di

misericordia” (Ef 2,4)?

Ratzinger: La concettualita di Sant’Anselmo ¢ diventata oggi per noi di certo incomprensibile. E un nostro

compito tentare di capire in modo nuovo la verita che si cela dietro tale modo di esprimersi. Per parte mia formulo

tre punti di vista su questo punto.

a) La contrapposizione tra il Padre, che insiste in modo assoluto sulla giustizia, e il Figlio che ubbidisce al
Padre e ubbidendo accetta la crudele esigenza della giustizia, non é solo incomprensibile oggi, ma a partire
dalla teologia trinitaria, ¢ in sé del tutto errata. Il Padre e il Figlio sono una cosa sola e quindi la loro
volonta é ab intrinseco una sola. (...)

b) Ma allora perché mai la croce e Uespiazione? In qualche modo oggi, nei contorcimenti del pensiero moderno
di cui abbiamo parlato sopra, la risposta a tali domande é formulabile in modo nuovo. Mettiamoci di fronte
all’incredibile sporca quantita di male, di violenza, di menzogna, di odio, di crudelta e di superbia che
infettano e rovinano il mondo intero. Questa massa di male non puo essere semplicemente dichiarata
inesistente, neanche da parte di Dio. Essa deve essere depurata, rielaborata e superata. L'antico Israele era
convinto che il quotidiano sacrificio per i peccati e soprattutto la grande liturgia del giorno di espiazione
(yom-kippur) fossero necessari come contrappeso alla massa di male presente nel mondo e che solo mediante
tale riequilibrio il mondo poteva, per cosi dire, rimanere sopportabile. Una volta scomparsi i sacrifici nel
tempio, ci si dovette chiedere cosa potesse essere contrapposto alle superiori potenze del male, come trovare
in qualche modo un contrappeso. I cristiani sapevano che il tempio distrutto era stato sostituito dal corpo
risuscitato del Signore crocifisso e che nel suo amore radicale e incommensurabile era stato creato un
contrappeso all’incommensurabile presenza del male. Anzi essi sapevano che le offerte presentate finora
potevano essere concepite solo come gesto di desiderio di un reale contrappeso. Essi sapevano anche che di
fronte alla strapotenza del male solo un amore infinito poteva bastare, solo un’espiazione infinita. Essi
sapevano che il Cristo crocifisso e risorto & un potere che pud contrastare quello del male e che salva il
mondo. E su queste basi poterono anche capire il senso delle proprie sofferenze come inserite nell’amore
sofferente di Cristo e come parte della potenza redentrice di tale amore. Sopra citavo quel teologo per il
quale Dio ha dovuto soffrive per le sue colpe nei confronti del mondo; ora, dato questo capovolgimento della
prospettiva, emerge la seguente wverita: Dio semplicemente non puo lasciare com’e la massa del male che
deriva dalla liberta che Lui stesso ha concesso. Solo lui, venendo a far parte della sofferenza del mondo, puo
redimere il mondo.

c) Su queste basi diventa pin perspicuo il rapporto tra il Padre e il Figlio. Riproduco sull’argomento un passo
tratto dal libro di de Lubac su Origene che mi pare molto chiaro: «Il Redentore ¢ entrato nel mondo per
compassione verso il genere umano. Ha preso su di sé le nostre passiones prima ancora di essere crocefisso,
angi addirittura prima di abbassarsi ad assumere la nostra carne: se non le avesse provate prima non sarebbe
venuto a prender parte alla nostra vita umana. Ma quale fu questa sofferenza che egli sopporto in anticipo
per noi? Fu la passione dell’amore. Ma il Padre stesso, il Dio dell’'universo, lui che ¢ sovrabbondante di
longanimitd, pazienza, misericordia e compassione, non soffre anch’egli in un certo senso? “Il Signore tuo
Dio, infatti, ha preso su di sé i tuoi costumi come colui che prende su di sé suo figlio” (Deuteronomio 1,
31). Dio prende dunque su di sé i nostri costumi come il Figlio di Dio prende su di sé le nostre sofferenze.
Il Padre stesso non é senza passioni! Se lo si invoca, allora Egli conosce misericordia e compassione. Egli
percepisce una sofferenza d’amore (Omelie su Ezechiele 6, 6)».

In alcune zone della Germania ci fu una devozione molto commovente che contemplava die Not Gottes

(“indigenza di Dio”). Per conto mio cido mi fa passare davanti agli occhi un’impressionante immagine che

rappresenta il Padre sofferente, che come Padre condivide interiormente le sofferenze del Figlio. E anche

Pimmagine del “trono di grazia” fa parte di questa devozione: il Padre sostiene la croce e il crocifisso, si china



1° incontro Quaresimale 2019 - La Sofferenza del Padre, comunione sorgiva di compito e vocazione - don Antonio Anastasio

amorevolmente su di lui e d’altra parte per cosi dire é insieme sulla croce. Cosi in modo grandioso e puro si
percepisce li cosa significano la misericordia di Dio e la partecipazione di Dio alla sofferenza dell'uomo. Non si
tratta di una giustizia crudele, non gia del fanatismo del Padre, bensi della verita e della realtd della creazione:
del vero intimo superamento del male che in ultima analisi puo realizzarsi solo nella sofferenza dell’amore.
(Intervista di ].Servais a Ratzinger, Osservatore Romano 16 marzo 2016, La fede non é un’idea ma la
vita)

Cosa dice tutto cio per il nostro cammino umano! Per I'educazione dei giovani e la figura del padre?
lo credo che una delle nostre principali fatiche a comprendere quello che diceva Benedetto XVI, una
delle nostre fatiche a guardare questa unita del Padre nel Figlio attraverso 'amore dello Spirito sta
nel fatto che la nostra esperienza, da cui inevitabilmente dobbiamo e possiamo partire, & segnata in
questa epoca moderna dall'individualismo. Da cinque secoli ormai l'eredita dell'uomo al centro
dell’'universo ha finito per sottolineare I'individuo a scapito della relazione. Se fermate dei giovani
lungo la strada e gli chiedete come pensano di realizzarsi nella vita la maggioranza di essi vi rispondera
innanzitutto con una immagine riguardante quello che pensano di fare: un lavoro, una professione,
un sogno artistico o professionale. Solo pochi faranno immediatamente riferimento ad una relazione,
voglio sposarmi, voglio darmi per il bene degli altri etc.etc. Non si tratta di una cattiveria, ma del
fatto che la cultura in cui viviamo, ormai da tempo, ci insegna a guardare al soggetto piu che alla
relazione. Viviamo in un narcisismo dilagante, dove ognuno deve misurarsi continuamente con un
concetto abbastanza disumano di utilita, legato alla carriera, ma anche ad una idea borghese di
comodita da raggiungere. In tutto questo la sofferenza ¢ qualcosa da rigettare a priori, ¢ vista anzi
come il peggior nemico (come dicono tutti: se deve morire che non soffra a lungo). Ma la realta ben
oltre i sogni & formata anche dalla sofferenza, dal male, non si pud amare senza attraversare le prove
e senza soffrire. In fondo imparare ad amare ¢ il compito di tutta la vita, scoprire le relazioni, scoprire
anche che c’¢ un legame tra tutti noi e qualcuno sopra di noi, siamo fatti dalla relazione, siamo
persone e non solo individui. L’autorita, quella vera, quella che prende sul serio come siamo fatti noi
e le cose ha il compito di introdurci alla realta, alla verita delle cose. L’autorita non ha il compito di
risparmiarci la realtd, ma di introdurci il piu possibile alla sua totalitd, senza nasconderci o
risparmiarci nulla di essa in modo che noi possiamo fare il nostro cammino. E proprio qui sorge la
prima difficolta, perche al nostro individualismo narcisistico sembra che 'autorita sia una scocciatura
o addirittura un male, dato che non ci risparmia nulla, non ci fa stare comodi, magari ci corregge....
ci sembra che I'autorita sia cattiva, ci sembra che il Padre sia cattivo. Pensiamo di nuovo al Padre e a
Ges, essi sono uniti dallo stesso amore (lo Spirito) che unendoli tra loro li rende creativi e redentivi,
si amano cosi tanto tra loro da desiderare di comunicare questo amore ad altri esseri, creandoli e poi
redimendoli se hanno usato male della loro liberta. Per loro la loro unita, la loro relazione, ha lo
stesso peso, lo stesso valore della loro personalita. A noi invece ci sembra che la nostra personalita si
realizzi fuori da una comunione, oppure se abbiamo imparato il valore della comunione o di una
comunita (anche del bene comune) questa non ci sembra mai sullo stesso piano della nostra
individualita. La nostra esperienza di comunione ¢ ancora talmente scarna che facciamo difficolta
addirittura concepire come il Padre e il Figlio possano essere uniti quando i nostri sensi vedono
soffrire solo uno dei due. Solo gli uomini e le donne che hanno sofferto per la relazione al punto di
voler dare se stessi pur di non perderla hanno un’esperienza a cui paragonare questo legame. Il Figlio
desidera obbedire al Padre, obbedire alla realta perche desidera amare, la sua essenza ¢ amare, anzi la
loro stessa essenza & amare.

Allora anche per ogni persona I'introduzione alla realta, per ogni giovane la scoperta della vocazione
passa sempre attraverso la scoperta di una vera paternitad e di una vera maternitd. La maternita,
'accoglienza ¢ la comunione cristiana stessa, ¢ la comunita. Ma proprio la comunita non ¢ fatta di



1° incontro Quaresimale 2019 - La Sofferenza del Padre, comunione sorgiva di compito e vocazione - don Antonio Anastasio

un amore, di una carita fine a se stessa, vive di un bene che tende a includere a coinvolgere gli altri,
a dare significato anche alla loro vita. La comunita ha bisogno di un’autorita e l'autorita di una
comunita. Solo cosi I'immagine stessa della Trinita (quell'immagine perduta con il peccato originale)
rivive in noi. Mentre perd nella nostra societa I'idea dell’accoglienza, della modalita materna ¢ piu
compresa (perche I'individuo non & rimesso in gioco immediatamente da questa) quella paterna ¢,
come gia abbiamo detto, messa in discussione. Allora la scoperta stessa del Mistero, del fatto che
esiste il Mistero, che c’¢ un Dio che ci chiama personalmente a un compito, ad un amore che &
vocazione, questa scoperta passa necessariamente attraverso quella di una paternita umana. Ora ogni
padre ¢ fragile, ha i suoi difetti, come ogni uomo ¢ peccatore, in fondo questo ¢ un dato inevitabile.
Ma la forza di una paternitd buona sta proprio nel non risparmiare la realta al figlio, nell’aiutarlo a
crescere e ultimamente a scoprire che c’¢ un altro Padre piu grande, che ¢ il senso di tutto e che lo
sta chiamando.

Putroppo quando non & cosi, quando la paternita é vissuta male, si tende a pensare che la preferenza
che si ha verso il figlio ci obblighi a proteggerlo, oggi poi impera il controllo sui figli, piu li si tiene
controllati piu si crede che cosi non soffriranno. Un padre cosi invece di essere segno di Dio si
sostituisce a Lui. Come diceva in questo bel dialogo don Giussani:

(..)

La cultura di oggi odia il padre. La paternita implica che io derivo da qualche cosa che c’era prima.

E perché ho parlato di questo?

La liberta gioca la sua energia nell’obbedienza.

Nell’'obbedienza. E’ per questo che 'obbedienza ¢ la virtu della vita. Solo se riconosco che quello
che io sono, quello che io ho, quello in cui mi imbatto - mi shocca e mi chiede di aderirvi e io vi
aderisco - & obbedienza, si sviluppa la nascita. E’ obbedienza al padre. Cid che vien prima & il
padre, per cui senza paternitd non si pud educare nessuno. Uno ¢ educatore dell’altro, cioe
rovescia se stesso nell’altro, fa parte di se stesso al cuore dell’altro, solo se vive la paternita (o la
maternitd, che & I'identica cosa). Ma, d’altra parte, la paternita & inevitabile, perché ¢ chiaro che
I'uomo non ¢ il primo, viene dopo. Percio, anche negando la paternita, la cultura di oggi &
obbligata a tenerne conto. Come ne tien conto secondo il suo modo di vedere! Ne puo tener
conto se intende la paternita secondo la sua concezione dell'uomo, di sé, di tutto; e intende la
paternitd come dispotismo. Amo chi voglio io, sto attento a chi voglio io, seguo chi voglio io,
questa cosa che mi piace la do a chi voglio io: sono tutte forme di dispotismo.

E cosi la prima cosa frantumata qual ¢! Il valore della preferenza. Il valore della preferenza ¢
schiantato dal padre come dispotismo. Oppure, corrispondente alla mentalita dell’'uomo di oggi,
c’¢ il sentimentalismo.

O il dispotismo, se uno ha una posizione intelligente, coerente, costruttiva, seppure entro un certo
spazio; o, se la posizione ¢ istintiva, momentanea, privatistica, diventa sentimentale (e anche

questo la prima cosa che distrugge, che fa diventar poltiglia, ¢ la preferenza).
(L. Giussani, Affezione e dimora, pag. 23-24)

Che senso ha quello che don Giussani dice sulla preferenza? Essa, diversamente di quello che pensa
il mondo, ¢ il modo con cui Dio arriva a tutti. Pensiamo a Gesu: Questo ¢ il mio figlio prediletto -
dice la voce del Padre nel Vangelo. E poi questo Figlio va a morire nella passione per renderci tutti
figli adottivi, per renderci suoi fratelli. La preferenza non & un’ingiustizia cosi come la pensa il mondo,
semmai il contrario ¢ il coinvolgimento con una passione a salvare ed ¢ allo stesso tempo percio una
indicazione chiara di vocazione e di orizzonte di questa vocazione. Questo dice ai genitori, padri e
madri, ma anche ad ogni educatore (penso per esempio a noi preti) la necessita di vivere fino in



1° incontro Quaresimale 2019 - La Sofferenza del Padre, comunione sorgiva di compito e vocazione - don Antonio Anastasio

fondo il compito della paternita e della maternita senza slegarlo dalla realta, in fondo sempre nella
coscienza che si tratta di un compito relativo a svelare la paternita di Dio, affiche il giovane possa
scoprire il senso della propria esistenza, possa scoprire il valore dell’amore, della relazione che ¢&
grande altrettanto quanto il proprio s¢, possa scoprire che ¢’¢ un’obbedienza che libera ed una falsa
liberta che rende schiavi.

Mi permetto infine di concludere con due citazioni, una del per me padre e maestro don Massimo
Camisasca:

Dio ¢ Padre. Gesu Cristo ha rivelato questa parola definitiva sull’'uomo e sulla storia. L'orma di Dio nell’'uomo
¢ percio il costituirsi di una paternita simile alla Sua. In che modo Dio ci rivela la sua paternita? Attraverso la
paternita degli womini. Se ci sono momenti in cui i padri deludono, é perché, come dice Gesi, «solo uno é Padre»
(Mt 23,9).

Nei capitoli quinto e settimo del Vangelo di san Giovanni troviamo espressa in modo particolarmente suggestivo
Uesperienza che Cristo aveva del suo rapporto con il Padre, da cui si sentiva sollecitato a un lavoro senza posa:
«Mio Padre opera sempre e anch’io opero sempre» (Gv 5,17). La paternita é un’attivita instancabile: essa ha il
compito di accogliere, custodire, correggere, favorire nella crescita. E il compito che ha avuto san Giuseppe nei
confronti di Gesii: custodirlo e nutrirlo’.

Ogni padre é un educatore. Educare una persona significa condurla a conoscere la strada che realizza nel tempo
Ueterno disegno sulla sua vita. (...)

Ecco dunque che si profila una sorta di antinomia: da un lato, lo scopo dell’educazione ¢ portare la persona
all’autonomia, alla capacita di affrontare la realta progettando liberamente il proprio futuro; dall’altro, la
maturita della persona implica la coscienza della propria ineliminabile dipendenza. Queste due affermazioni
non si contraddicono? Per la mentalit corrente si: autonomia significa, infatti, non dipendere da un altro, ma
da se stessi. Qui si tocca la questione cruciale della storia dell'wmanita e dell’esistenza di ciascuno.

1l cristiano sperimenta di realizzarsi sempre piit, giorno dopo giorno, con una propria identita, aderendo a una
Presenza. In questo cammino non rinnega la propria origine, anzi nasce sempre pit profondamente da essa,
diventando sempre pin profondamente se stesso.

La civilta moderna afferma, sin dall’inizio, che il vertice dell’educazione é la rescissione di ogni legame (pensiamo
alla Pedagogia scolastica di Makarenko o all’Emilio di Rousseau®). Accostiamoci, invece, al mistero della Trinita.
L'assoluta relativita o appartenenza del Figlio al Padre si ¢ manifestata in quel «Dio mio, perché mi hai
abbandonato?» (Mc 15,34) che ¢, in pari tempo, il momento della maggior distanza e della maggior vicinanza.
I capitoli centrali del Vangelo di Giovanni ci mostrano Cristo come mandato dal Padre: il Figlio si é manifestato
in tutta la potenza della sua missione, per gli womini di tutta la storia, proprio attraverso questa assoluta e libera
unita con il Padre: «Quello che io vedo fare da lui, faccio sempres, «Quello che a lui piace io faccio» (cfr Gv 4,
34;5 19; 7, 16; 8, 28, ecc.).

Lo Spirito di Dio svuota anche per noi, in analogia a quanto viveva Cristo, U'antinomia tra liberta e
appartenenza, permettendoci di sperimentare che il massimo della liberta & nell'assoluta appartenenza. E
un’esperienza che si vive prima ancora di saperla descrivere: ¢ un’evidenza naturale che una persona si lancia

con tanto pit impeto costruttivo nella storia, quanto pit sa di essere amata.

(M. Camisasca, La sfida della Paternita, pp.101-104)

L’altra di Hans Urs Von Balthasar, e mi sembra che possa servire a concludere tutto il nostro percorso
sulla sofferenza del Padre:

1 Cfr san Bernardino da Siena, Opera, VII, 16, 27-30 (in: Liturgia delle Ore secondo il rito romano, Libreria Editrice
Vaticana, Citta del Vaticano 1993, pp. 1505s.).

28, Makarenko, Pedagogia scolastica sovietica, Armando Editore, Roma 1960; J.J. Rousseau, Emilio, in: Opere,
Sansoni, Firenze 1972.



1° incontro Quaresimale 2019 - La Sofferenza del Padre, comunione sorgiva di compito e vocazione - don Antonio Anastasio

E un’illusione ottica dell’'uomo “filosofo”, il pensare che la sofferenza awviene “qui in basso” e che “la in alto”
un Dio immerso nella sua beatitudine lo guarda disinteressato. Tutti i pugni dell’'uomo in rivolta levati verso il
cielo sono puntati nella direzione sbagliata.

L’uomo che soffre e grida nella sua agonia, é in Dio. Lo é perché il mondo intero, come esso ¢, con tutto il suo
sangue e tutte le sue lacrime, ¢ stato progettato e creato nel Cristo, detto con maggiore precisione: nel Cristo
crocifisso. “Ci ha scelti in lui... figli adottivi per mezzo di Gesn Cristo. Tale fu il beneplacito della sua volonta.
In lui noi troviamo la redenzione, per opera del suo sangue, la remissione delle colpe” (Ef.1,4-7). Noi siamo “resi
liberi da un sangue prezioso, come di agnello senza colpa e senza macchia, il Cristo eletto prima della creazione
del mondo” (1 Pt.1,19s.) Questo vuol dire che 'amore di Dio ha, da sempre, assunto in anticipo tutta la
sofferenza del mondo. Un amore divino trinitario, di cui nessuno, né nel tempo né nell’eternita, potra mai sondare
le dimensioni, di cui noi sapremo soltanto dire che sorpassa qualsiasi forma di sofferenza che non avrebbe risposta,
non escludendola, ma includendola. Un amore che puo assumersi il rischio di tutte le follie e i crimini della
liberta umana - ma che non ne ha bisogno, per essere amore, tutt’al piit per provare al mondo intero che “'amore
¢ pitt forte della morte e degli inferi” (Cant. 8,6).

(Hans Urs Von Balthasar, Dio e la sofferenza, pp. 49-51, Nova Millennium Romae)

Bibliografia

Documenti in rete

Padre Andrea D’Ascanio, Il Padre e il Figlio nella Passione, <www.preghiereagesuemaria.it>
Tema 10. La Passione e Morte sulla Croce, <www.multimedia.opusdei.org>

Puo Dio soffrire?, <www libertaepersona.org>

Dio soffre? (22 aprile 1992), <www.ilcattolico.it>

Jean Galot, La sofferenza di un Padre che dona il Figlio, <www.stpauls.it>

Testi

M.-J. Le Guillou, Il mistero del Padre, Jaca Book

F. Varillon, L'umilta di Dio, Qigajon (Comunita di Bose)

F. Varillon, La sofferenza di Dio, Citta Nuova

G. Canobbio, Dio puo soffrire, Marcelliana

H. Urs Von Balthasar, Il cristiano e l'angoscia, Jaca Book

Intervista di J.Servais a Ratzinger, La fede non ¢ un’idea ma la vita, Osservatore Romano 16 marzo 2016
L. Giussani, Affezione e dimora, BUR

M.Camisasca, La sfida della Paternita, San Paolo Edizioni

Hans Urs Von Balthasar, Dio e la sofferenza, Nova Millennium Romae



1° incontro Quaresimale 2019 - La Sofferenza del Padre, comunione sorgiva di compito e vocazione - don Antonio Anastasio

Seconda parte dell’incontro: domande e risposte

Sintesi intervento 1:
Prendendo spunto dal pensiero di Ratzinger, volevo capire meglio la questione della sofferenza del Padre, in
relagione alla croce.

Anas

Il tentativo che noi facciamo con la nostra ragione di comprendere la trinita, ¢ stato per secoli quello
di attaccarsi a certe categorie filosofiche, quella classica che viene dalla scolastica, Aristotele, che Dio
¢ atto puro e quindi deve essere immutabile, perché se Dio muta non & piu I'Essere perfetto. Perod
queste, che sono categorie filosofiche, spesso le abbiamo usate per cercare di spiegare qualcosa che
in fondo non si riesce a spiegare. La Rivelazione perd continua a dirci qualcosa di piu rispetto a
questi tentativi. Per dire che Dio ¢ immutabile si diceva - come avete sentito all'inizio - che Dio
vuole giustizia e quindi non puo soffrire, perché se Dio soffre qualcosa muta in lui, ¢ il figlio che
soffre, ma ci deve essere un punto della Trinita (questo penso fosse il pensiero...). Allo stesso tempo,
come abbiamo letto, questo Dio castiga, quindi prova ira in un certo senso (nel Vecchio Testamento
si parla di un Dio che prova ira, ma bisogna capire che contesto ¢’¢) ma ¢ un Dio che ha una passione
e quindi un Dio che ha una passione non ¢ immutabile. Quindi, stare alla realta della rivelazione:
Dio ¢ amore (mi sembra che questa sia la lettura di Ratzinger). Questo amore ¢ la passione in cui
sono contenute tutte le passioni fin dall’origine: 'amore tra di loro (la Trinita) & lo stesso modo con
cui si sono aperti agli altri. Guardate che questo ha delle conseguenze anche nel modo con cui ci
concepiamo, per questo secondo me centra anche quello che dicevo sulla comunione. Per esempio
'amore tra marito e moglie, dice la teologia, se non & aperto a generare....E’ una conseguenza di
questa idea, che un amore vero, unitivo, cosi unitivo da fare della relazione una cosa unica, una
sostanza, € aperto a creare, a generare. E stato cosi per la Trinita, & cosi in un rapporto matrimoniale,
¢ cosi per la comunita e deve essere cosi per la Chiesa. La sofferenza ¢ entrata nel mondo, sappiamo,
per il peccato, per il peccato dell'uomo e certamente per il “no” degli esseri spirituali. Quindi, che
cosa ha Dio di piu caro negli esseri che genera nell’amore? La loro liberta. Pero proprio perché quello
che genera 'amore e che desidera ¢ altro amore e senza liberta non ci sarebbe amore.

Ora, che le scelte della liberta abbiano portato dove hanno portato, ma Dio fin dall’inizio ha incluso
gia nella sua passione di amore il fatto che ci voleva salvare, ci voleva dentro questo amore. E per noi,
nell’esperienza concreta, non ¢’¢ amore senza sofferenza. Questa ¢ la realtd. Non ¢ che Dio ha voluto
la sofferenza per noi. C’¢ un passo di San Paolo che dice “il peccato porta con sé il suo castigo”, in
un certo senso non ¢ Dio che vuole il castigo per noi, siamo noi che ci mettiamo in una distanza da
Dio per cui soffriamo. E questo & anche quello che dicevo a mia mamma: tu non sai perché Dio ti
tiene qui in questa sofferenza, noi crediamo nell’esistenza del Purgatorio - mi spiace se qualcuno non
ci crede - nel fatto che davanti alla misericordia di Dio, alla sua perfezione, i peccati che abbiamo
fatto nella vita e che sono stati perdonati da Dio, hanno pero portato delle conseguenze di disordine
e questo disordine esige che venga rimesso in ordine; ma poi anche noi stessi, non ci sentiamo a
posto davanti a uno che ci ama cosi tanto e questo implica una purificazione. Non sappiamo...durera
un istante, durera quello che durera, ma sappiamo dalla tradizione della Chiesa, dal Magistero, che
tutto quello che soffriamo qui sulla terra per amore - certo...per amore - cosi come quello che
viviamo nella tensione positiva verso la realizzazione del piano di Dio, quindi anche le azioni buone
non solo le sofferenze, i meriti e le sofferenze sono per noi un modo per presentarci davanti a Lui e
poter essere abbracciati definitivamente, dall’abbraccio definitivo del Paradiso.



1° incontro Quaresimale 2019 - La Sofferenza del Padre, comunione sorgiva di compito e vocazione - don Antonio Anastasio

Sintesi intervento 2:
Da quello che hai detto stasera ho colto una cosa in piit rispetto a come ho sempre vissuto io la Quaresima: la
partecipazione alla sofferenza del Padre. 1l punto sulla preferenza mi sembra introduca bene questo.

Anas

O il pensiero luterano: alcuni si salvano e altri no, oppure & quello che noi apprendiamo. Cos’e la
preferenza! Attraverso Gesu, ¢ il modo in cui Dio vuole giungere a tutti. Da qui nasce - penso ai
sacerdoti presenti - la propria vocazione. Uno si sente amato, preferito e allo stesso tempo sente
urgere un compito: proprio perché si sente amato, desidera che i sentimenti di colui che lo ama siano
propri.

Diceva Maria Maddalena de’ Pazzi, una grande mistica, riprendendo San Paolo, Amor meus crucifixus
est in me et ego in illo (il mio amore ¢ stato crocifisso in me e io in lui), ¢’¢ una totale identificazione
tra 'amante e I'amato. Quando uno riconosce di essere amato fa le cose perché & gia amato e non
per farsi amare, che invece ¢ sempre conseguenza dell’individualismo che dicevamo prima: cerco
un’affermazione di me, in un’idea, in un’espressione mia, invece di partire da una relazione, c’¢
qualcuno che mi ama gia e quindi uno non ha bisogno di essere riconosciuto ogni tre secondi in
quello che fa, anzi, & disposto a soffrire perché gli altri si rendano conto di quanto colui che lo ama
vuole amare anche loro.

Certamente, per ricondurre al tema dell'immutabilita, dobbiamo pensare che questo piano c’era fin
dall’inizio in Dio - & chiaro che parliamo di cose...cos’¢ il tempo, il passaggio dalla potenza all’atto,
ecc..., parliamo di cose misteriose - perd questa volonta, che unisce il Padre, il Figlio e lo Spirito, di
coinvolgere gli uomini in questo, che pensa alle creature libere, quindi che possono amare, pensa
che le creature possano dire di no e che quindi fa di tutto davanti all’ipotesi che possano dire di no
e istituisce una via, un cammino possibile perché il no & il male che entra. Possiamo scrivere il bene
anche su queste righe sbagliate del male. Ecco, questa ¢ un po’ I'idea: che Dio ha cercato fin dall’inizio
questo mandando suo figlio e questo ¢ qualcosa di drammatico, non ¢é che il Padre abbia mandato il
Figlio a spiare, sono insieme. Pensate, & come se il padre e il figlio maggiore del Figliol Prodigo si
fossero riuniti a dire “cosa facciamo?” e il figlio maggiore invece di essere tutto orgoglioso ecc. avesse
detto “no, vado io! vado io a cercarlo!”. Ecco, questo. E un’analogia che forse ci fa intuire che cos’e
questa misericordia, che cos’¢ il fatto che Dio ¢ amore e che cos’é questa unita che tende a salvare,
che serve anche noi. E poi, seconda cosa, questa unita, che tende a salvare, nell’educazione nei nostri
confronti non finisce mai di fare una proposta. Se pensiamo alla storia di Dio, I’Antico Testamento,
i profeti, Mose, il popolo che sempre rifiuta, fino a mandare suo figlio e poi la Chiesa, la presenza
dei santi, Dio continua a fare una proposta. Il Padre ¢ colui che non smette mai di fare una proposta,
anche quando il figlio dice “No”, anche quando il figlio se ne vuole andare di casa e lo deve lasciare
andare perché ¢ libero, non smette di pensare a come fare a farlo tornare. Mi ¢ capitato, parlando di
alcune situazioni sempre piu diffuse che ci sono di giovani che hanno problemi di dipendenze, di
vedere che una delle reazioni normali anche tra famiglie molto cattoliche, molto cristiane, & dire
“basta! deve andare via di casa, non ce la facciamo piu”. Deve essere veramente un ricorso
ultimissimo, non puo essere la prima reazione. Mi ha raccontato un’amica psicologa che un giorno
sono andati da lei due genitori con il figlio di quattordici anni e le hanno detto: “te lo lasciamo qui,
perché noi non ne possiamo piu’”.

Ecco, capisco che ci siano situazioni drammatiche, ma Dio con noi non fa mai cosi, mai. Quindi,
qualcosa dobbiamo imparare. C’¢ un valore dello stare, la paternita ha un valore nello stare, nella
resistenza, proprio perché ¢ Dio che cambia il cuore, nel tempo non sappiamo cosa succede, magari
ci vogliono vent’anni perché quella persona cambi pero se tu resisti e “stai” lui sapra dove tornare.

10



1° incontro Quaresimale 2019 - La Sofferenza del Padre, comunione sorgiva di compito e vocazione - don Antonio Anastasio

Se invece tu molli del tutto forse no, non avra mai una casa dove tornare. Dio non ci ha mai lasciato
senza una casa dove tornare, anzi.

Sintesi Intervento 3:
Dopo tanti secoli la croce rimane un mistero. Questo piano della relazione, dell’amore e della sofferenza, esce
dai nostri schemi.

Anas

Dico solo questa cosa sulla comunione: penso che sia un difetto che ci tiriamo dietro penso da cinque
secoli, facciamo fatica a credere nella comunione. Gesu che cosa ha fatto nei tre anni della sua vita
pubblica? Ha messo insieme dodici soggetti che a guardar bene non & che fossero cosi amici tra di
loro, anzi (Matteo che era guardato dagli altri, Giuda...non so...). Quanto tempo ci hanno messo a
capire quello che Gesu stava facendo con loro insieme: la Chiesa, la comunione, una comunita.
Un'autorita vera ¢ quella che genera comunione, cioé genera un luogo attorno a sé, non solo rapporti
personali con uno, con l'altro, con quell'altro, ma dei rapporti di condivisione materni. In questo
libro di Le Guillou sul padre [M.-]. Le Guillou, Il mistero del Padre, Jaca Book], a un certo punto si
parla della comunita come madre, la comunita & la madre. C'¢ un'immagine della famiglia. Uno fa
esperienza del cristianesimo perché fa esperienza di una vita, ma la vita non & una relazione solo
verticale, & una relazione di comunione. E questo penso sia una cosa che dobbiamo rimparare tutti,
ogni giorno, credere di piu che se l'altro & battezzato ed ¢ di fianco a me e cerca di vivere il suo
rapporto con Dio, vuole vivere la Chiesa, il rapporto con Dio, la vita cristiana, questa ¢ la cosa piu
preziosa che ho, sul posto di lavoro, in parrocchia, nel sociale. E un dono che Dio mi fa, una
compagnia, non perché l'altro & perfetto, & bravo, ¢ un campione della fede, no, perché c'¢, perché
Dio me lo mette accanto, e attraverso la sua diversita - dico sempre io - Dio mi cambia, perché Dio
mi cambia attraverso la diversita delle persone che mi mette accanto, non perché mi appare di notte
e mi dice “devi cambiare!”, dopo una settimana sarei da capo. Mi mette a fianco qualcuno di diverso,
io cerco sempre di cambiarlo perché per il mio individualismo “ci sono i0”, pero dopo, quando non
ci riesco, capisco che forse magari devo cambiare io. E si riscopre cos’e la carit, la carita & perdonare,
scoprire cosa Dio fa in un istante con me. Quando io perdono scopro quello che Dio sta facendo in
questo istante con me, mi perdona che sono diverso da come mi vorrebbe, in questo istante.

Percio questo tema della comunione per me ¢ radicale, guardando tutto questo mistero della
passione. Proviamo in questo tempo di Quaresima a rileggere i Vangeli cosi: dov’e il Padre, dov’e lo
Spirito, 'amore tra il Padre e il Figlio, come si stanno aiutando a vivere il compito, come si reggono.
Secondo me ¢ interessante la rilettura dei brani della Passione che ho fatto all’inizio. Portare la nostra
umanita dentro questa comunione.

Sintesi Intervento 4:
La prima tematica su cui intervengo & U'immutabilita di Dio, com’é per noi cristiani?
La seconda é sulla paternita e 'importanza dell’essere presente nella vita di chi ti é affidato.

Anas

Sulla prima cosa che hai detto non voglio dire piu niente perché penso di passare a eresie formali.
Certamente Dio ¢ immutabile, cosa vuol dire questo per noi...non riusciamo a entrare, Dio ¢ Dio,
c’é qualcosa in lui che non cambia perché altrimenti sarebbe passibile del male, non nel senso della
sofferenza ma di fare il male. Invece Dio ¢ bene e non cambia in questo. Tu hai fatto gli esempi:
I'islam dice che di Dio non si puo dire niente, & totalmente altro che se dici qualcosa lo rendi umano
e quindi sei idolatra. Noi, per fortuna, nella storia abbiamo valorizzato quella che si chiama analogia,

11



1° incontro Quaresimale 2019 - La Sofferenza del Padre, comunione sorgiva di compito e vocazione - don Antonio Anastasio

che si puo dire qualcosa in parte uguale e in parte diverso su Dio a partire dalla nostra esperienza
(San Tommaso ci ha insegnato I'analogia entis). lo penso che ci sia ancora qualcosa di piu. Nella
prova sulla Trinita che porta Sant’Agostino: Dio - il Padre - ¢ 'amante, Gesu ¢ 'amato e lo Spirito
¢ Pamore o si possono invertire. Pero alla fine la critica che si fa ad Agostino ¢ che si dice: si ma tu
del Padre vedi che c’¢ un individuo, del figlio vedi che ¢’¢ un individuo, 'amante e 'amato li vedi
ma ['amore! Non é che vedi un individuo al semaforo...quindi questa analogia non funziona. E invece
io dico: 'amore ci rappresenta l'individuo che ¢ relazione in sé e quindi noi, facendo I'esperienza
dell’amore e della sofferenza e delle passioni positive che viviamo, entriamo, senza fare discorsi
filosofici, nell’esperienza della Trinita, cioé 'amore & lo Spirito che ci fa entrare nell’esperienza tra il
padre e il figlio, & lui. Quindi, ¢’¢ una mutabilita? Per quello che ci riguarda si, nel modo con cui lo
guardiamo. Poi Lui ¢ Lui da sempre. Di pitt non posso dire perché ¢ chiaro che si scivola, o non
diciamo niente filosoficamente corretto o diciamo delle eresie teologiche, allora ci fermiamo qua.
Invece su quello che dicevi di tuo padre, sono pienamente convinto, la prima forma dell’amore &
esserci, stare. Quanti ragazzi oggi, giovani lavoratori, dopo i primi due mesi di lavoro dicono “e ma il
capo ¢ terribile, i colleghi sono tutti atei, incavolati, bestemmiano, mi trattano male, non imparo
niente, ecc...”. Ma sei li da due mesi! Il valore dello stare, perché stare ¢ il modo per entrare nelle
cose, per rendersi conto di tutti i fattori e anche per accompagnare, in un’educazione. Una figura
mancante certamente non educa. Ma anche nelle situazioni di dolore, ci sono situazioni di dolore in
cui tu non hai niente da dire. Quando vai a trovare un tuo amico a cui ¢ morta una persona cara,
cos’eé che puoi dirgli? Pero sei li e questo non & uguale a zero, anzi & tutto. La prima forma del padre
¢ esserci. In questo rapporto con Gesu I'angelo & un segno per noi, ma il Padre ¢’¢ sempre nella
Passione.

12



